

# فطرت گرایی توحیدی

یونس باقری تصویر گر: سید میثم موسوی

یکی از جانمایههای تربیت اســـلامی مبتنی بر ســـند تحول بنیادین آموزشوپرورش و رهنامهٔ تربیت رسمی و عمومی «فطرتگرایی توحیدی» است. این آموزهٔ مهم ترجیعبند بسیاری از گفتمانهای آموزشی و مدیریتی نیز محسوب میشود. تاکنون کمتر کسی این واژهٔ مهم کلیدی را با زبان ساده و قابل فهم تبیین کردهاست. بخش نخست آن را در شمارهٔ قبل مطالعه کردید و در این مقاله بخش دوم و پایانی را میخوانید.

«رویکرد فطرتگرایی توحیدی» یعنی چه؟ الگوی آموزشوپرورش رسیمی ما غربی است. آموزشوپرورش رسمی غرب دو وظیفه داشت: یکی تربیت شهروند خوب و دیگری تربیت شهروند خوب کارخانه باشد. ما بعد از انقلاب اسلامی آمدیم به نظام آموزشی و پرورشی عاریتی از غرب که آن دو وظیفه را داشت، وظیفهٔ دیگری الصاق کردیم و گفتیم این نظام عاریتی باید کار سومی هم انجام دهد و آن پرورش دینی است؛ در حالی که تربیت و پرورش دینی از تربیت شهروند خوب و کارگر ماهر به مراتب سخت تر است.

## رویکرد فطرتگرایی چگونه به دست میآید؟

آیتالله جوادی آملی میفرمایند: خداوند یک کلام دارد

و یک مخلوق دارد. کلام خداوند همان فرمایشهایی است که در قرآن میخوانیم. حدیثهای قدسی تأییدشده نیز کلام و سخن خداوند هستند.

به علاوه، خداوند آسمانها و زمین را خلق کرده است. کسے که کلام خداوند را تفسیر میکند، مفسر کلام خداوند نامیده میشود؛ مانند علامهطباطبایی و آیتالله مکارم شیرازی.

در قرآن دو بار آمده است: «افلا یتدبرون القرآن»: شما نمیخواهید در کلام من تدبر کنید؟

«ام على قلوب اقفالها»: آیا بر قلبهایشان قفل زدهاند؟ پس تدبر در کلام خداوند یکی از وظایف ماست. ما باید در مخلوقات خداوند نیز تدبر کنیم. خداوند در قرآن می فرماید: «افلا ینظرون الی الابل»: شدما در شتر

### **۳۲** شد مدیریت مه

رشد مدیریت مدرسه دورهٔ ۲۰ شمارهٔ ۵ بهمن ۱۴۰۰



## رویکرد اجرایی فطرتگرایی

فطرت در لغت یعنی

ابتكارى، يعنى خلاقانه.

يعنى طرح اوليه يا خلقت

بدون سابقه

ديني كنيم.

در حال حاضر فلسفهٔ تعلیموتربیت مربوطه نوشته شده است. فلسفهٔ تعلیموتربیت دربارهٔ سه «چ» است؛ چیستی، چرایی و چگونگی تعلیموتربیت در نظام جمهوری اسلامی ایران. چیستی و چرایی تعلیموتربیت ساده است، اما از همه سخت تر «چگونگی» تعلیموتربیت است. برای «چگونگی» ما برنامه لازم داریم. کسانی که بسرای تدوین برنامه کار کردند، گفتند برای پیاده کسردن الگوی فطرت گرایی توحیدی، ما باید الگوی هدف گذاری بلوم را که شسناختی، نگرشی و مهارتی است، کنار بگذاریم. البته وی و همکارانش بعداً روی اخلاق کار کردند. برای خلاصی از این الگو، الگوی بومی طراحی شد. این الگو چیسست؟ در ادامهٔ بحث، بومی طراحی شد. این الگو چیسست؟ در ادامهٔ بحث، الگوی هدف گذاری برنامهٔ درسی ملی به جای

الگوی هدف گذاری بلوم خواهد آمد. یعنی نباید کتیاب درسی در آموزشوپرورش چاپ و پخش شود، مگر اینکه در آن رویکرد فطرت گرایی توحیدی براساس چهار عرصه و پنج

عنصر رعایت شده باشد. باید تدبیر در کلام خداوند و تدبر

در مخلوق خداوند بــه دانش آموزان

اموزش داده شود. مشكل ما دومي است یعنی تدبر در مخلوق خداوند را آموزش نمی دهیم. باید نگاه «آیهبینی» را یاد بدهیم، ولی مشکل اینجاست که میخواهیم براساس همان علومی که از جای دیگر به عاریت گرفتهایم، به فطرت گرایی توحیدی بپردازیم. در حالی که مبانی هریک متفاوت است. ظاهراً شاید ما نمی توانیم براساس بنای این علوم، فطرت گرایی توحیدی را اجرایی کنیم، ولی حداقلش استفادهٔ آگاهانه از آن علوم است. زیرا این علوم با هدف تصرف در طبیعت و با هدف قدر تمندشدن انسان بنا شده است. با این هدف بنا نشده که مخلوق را بهعنوان آیهٔ خداوند ببینیم و خداوند را در اين مخلوقات مشاهده كنيم؛ مثل أنچه سعدى (عليهالرحمه) می گوید: «برگ در ختان سبز در نظر هوشیار / هر ورقش دفتری است معرفت کردگار». چنین نگرشی باید مبنایی داشته باشد. متأسفانه كسي كه علوم طبيعي ميخواند اين همه عجایب خلقت را در درون انسان میبیند، ولی خداشناس تر نمی شود، چرا؟ یکی از دلایلش این است که در قدیم تمام علوم به فلسفه وصل می شدند و به این علت که فلسفه علم خداشناسی بود و علوم نیز زیرشاخهٔ فلسفه بودند، خداشناس میشدند. در نتیجه، آن دوران پزشک را پزشک نمی گفتند، «حکیم» می گفتند. یعنی در همان حال که انسان را درمان می کند، خداشناس هم است؛ مثل بوعلیسینا. مشکل از جایی شروع شد که علوم را از فلسفه جدا کردند و هر علمی مثل فیزیک، شیمی، موسیقی، طبابت و ... مستقل شد و فلسفه هم شد اعم و اخص. لذا این گرفتاری پیدا شـد. این ریشــهٔ درد است، ولی ما باید دنبال راه درمان مناسب باشیم تا بتوانیم بچهها را تربیت

دقــت نکردهاید که چگونه آن را خلق کردهام؟ به شــتر اشاره می کند، زیرا دمدست عربها بود. می شود به جای شتر هر حیوان دیگری مثل اسب و ببر را نیز گذاشت. «افــلا ینظرون الی الابــل کیف خلقت و الی السـماء کیــف رفعت و الی الجبال کیف نصبت و الی الارض کیف سطحت». آیا با تأمل به شتر نمی نگرند که چگونه آفریده شده اســت؟ و به آسمان که چگونه برافراشته شده؟ و به کوهها که چگونه در جای خود نصب شدهاند؟ و به زمین که چگونه گسترده شده؟ (غاشیه ۱۷ تا ۲۰). آسمان، کوه و زمین. شــتر هم که حیوان است. آیتالله جوادی آملی می فرماید: شــما در آموزش و پرورش باید دانش آموزان را طــوری تربیت کنید که بتوانند مخلوقات خداوند را تفسیر کنند. یعنی وقتی در درس فیزیک

به دانشآموز می گویید زمین با ۳۰ کیلومتر سرعت در ثانید به دور خود می چرخد که مجموع آن در ساعت می شود ۱۸۰۰ کیلومتر، و آب از آب تکان نمی خورد، به این علت است که خداوند فرموده است من این زمین را برای شما «ذلول» آفریدم. ذلول یعنی اسب یا شتری که سوارش را بدون اذیت و آزار راه می برد.

تفهیم این معنی، رویکرد توحیدی است.

وقتی معلم زیستشناسی، در حالی که بدن قورباغه را شکافته است و دارد سازمان اندام (آناتومی) قورباغه را تشریح می کند، بگوید «الله اکبر» خدا چه کار کرده، این رویکرد توحیدی است، زیرا دست خداوند را در ذرهذرهٔ خلقت می بیند.

هاو کینگ، فیزیکدان بزرگ دنیا که اخیراً فوت کرد، رویکرد توحیدی ندارد. آقای موریس مترلینگ که روی مورچهها و موریانهها وقت گذاشت و کارکرد، نمیدانم خداشناس بود یا نبود، اما وقتی کتابش را دربارهٔ مورچهها و موریانهها میخوانیم، می گوییم خدایا چه موجود عجیب و عظیمی خلق کردهای! این همان رویکرد توحیدی است.

همکاران ما باید سر کلاس زیستشناسی و سر درس ریاضی بگویند بچهها توجه دارید که خداوند چه چیزهایی را پدید آورده و خلق کرده است! و بچهها با تمام وجود درک کنند که این خلقت را خداوند انجام داده و اوست که اداره می کند و ناظر بر همه چیز است.

اگر هدفگذاری برنامهٔ درسی را با رویکرد بلوم (شناختی، نگرشی و مهارتی) بخواهیم شروع کنیم، باید با کدامیک از سه گانهٔ مورد اشاره شروع کنیم؟ فکر می کنم باید کار با بچهها را از عنصر دوم، یعنی نگرشی، آغاز کنیم، اگر بتوانیم نگرش بچهها را توحیدی کنیم، دو عنصر دیگر (شناختی و مهارتی) هم دنبالش می آیند. «چون که صد آمد نود هم پیش ماست.»

رشد مدیریت مدرسه دورهٔ ۲۰ شمارهٔ ۵ بهمن ۱۴۰۰

| رابطه با خلقت (طبیعد<br>و) (با محوریت رابط<br>با خدا) | رابطه با خلق خدا (سایر انسان)<br>(با محوریت رابطه با خدا) | رابطه با خدا | رابطه با خویشتن (با<br>محوریت رابطه با خدا) | عرصهها<br>عناصر                           |
|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------|
|                                                       |                                                           |              |                                             | تفكر و تعقل                               |
|                                                       |                                                           |              |                                             | ایمان و باور مبتنی بر تفکر                |
|                                                       |                                                           |              |                                             | علم، معرفت و آگاهي                        |
|                                                       |                                                           |              |                                             | عمل                                       |
|                                                       |                                                           |              |                                             | اخلاق (رفتارهای اخلاقی +<br>ملکات نفسانی) |

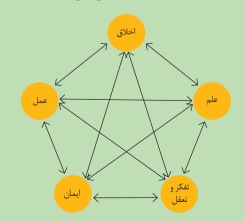
## الگوی هدفگذاری براساس برنامهٔ درسی ملی به جای الگوی هدفگذاری بلوم

الگوی هدف گذاری چار چوب مفهومی منسجم و یکپار چهای است که در تدوین اهداف در سطوح گوناگون، راهنمای عمل برنامه ریزان و مجریان قرار می گیرد و شامل پنج عنصر «تفکر و تعقل، ایمان، علم، عمل و اخلاق» در چهار عرصهٔ ارتباط متربی با «خود، خدا، خلق و خلقت» است که این ارتباطات در ذیل و ظلّ ارتباط با خدا تعریف و تبیین می شوند.

در میان عناصر پنجگانه، عنصر تفکر و تعقل از جایگاه نخست و محوری و عنصر ایمان و باور مبتنی بر تفکر از جایگاه دوم برخوردار است و سه عنصر علم، عمل و اخلاق بهعنوان عناصر برخاسته از تفکر و ایمان و یا متکی بر آن دو، تعریف و تبیین میشوند (برنامهٔ درسی ملی، ص ۳۷).



عناصر پنج گانهٔ اهداف کلی، در شبکهای مفهومی، مرتبط و در هم تنیده تبیین میشوند. در فرایند عملی تربیت، هر کدام از این عناصرمی توانند متناسب با نیازها و شرایط متربی، سرآغاز سیر تربیتی متربی باشند و سایر عناصر را تقویت و تعمیق کنند (برنامهٔ درسی ملی، ص ۳۸).



با توجه به حقیقت نفس آدمی، هر کدام از عناصر پنجگانهٔ اهداف کلی میتواند حاوی سایر عناصر و یا زمینهٔ تحقق و تعمیق آنها باشد. هم پوشانی مصداقی این عناصر، نشان دهندهٔ وحدت این عناصر در عین کثرت و کثرت آنها در عین وحدت است.

با توجه به اینکه تربیت عبارت از تکوین و تعالی هویت متربیان است، هویت متربیان برایند ار تباط آنان با خدا، خد، خلق و خلقت با محوریت رابطه با خدا است. این عرصهها به گونهای جامع، یکپارچه و منطقی، کلیهٔ ساحتهای تربیتی (سندتحول بنیادین، ص ۸) را دربر می گیرند. عناصر پنج گانهٔ اهداف کلی در این چهار عرصهٔ ارتباطات و کلیهٔ ساحتهای تربیتی بروز و ظهور می یابند. کلیدواژههای الگوی هدف گذاری اجمالاً به شرح زیر تبیین می شوند:

ار تباط: نـوع تعامل و داد و سـتدی که بیـن فرد با عرصههـای چهارگانه برای تبلور عناصـر پنجگانه برقرار میشود؛

خدا: صفات و افعال خدا، پیامبران و اولیای الهی، کتاب خدا و دین خدا؛

**خود**: ابعاد جسمانی و روحانی؛

خلق: خانواده، همسایگان، جامعهٔ محلی، جامعهٔ ملی، جامعهٔ اسلامی و جامعهٔ جهانی اعم از دوست و دشمن؛ خلقت: طبیعت (زمین، آب، محیط زیست و ....) و ماوراء طبیعت (حیات ابدی، جهان آخرت، ملائکه و ....)؛ تفکر و تعقل: حکمت، عقل فطری و الهی، خلاقیت، اندیشهورزی، پرسش گری، پژوهش محوری، تدبر، نقد، تجزیه و تحلیل؛

ایمان: ایمان نسبت به مبدأ، معاد، رسالت انبیای الهی، مبانسی و ارزشهای دینی؛ اراده، التزام، تعبد نسبت به احکام الهی، باور نسبت به توانمندیهای خود و جامعهٔ خویش؛

علم: دانش، آگاهی، بصیــرت در زمینههای موردنیاز، تولید دانش، معرفت به حقیقت امور، دانایی، درک علمی و درک هنری؛

ُ عُمل: تــُلاش، مجاهــدت در ابعاد گوناگــون فردی و اجتماعی، نــوآوری، مهارتهای موردنیاز، التزام به احکام دینی و قوانین اجتماعی، کارآفرینی، کار و فعالیت؛

اخلاق: ملكات فاضلهٔ نفساني، عواطف انساني، رفتار يسنديده، تهذيب از رذايل اخلاقي.

#### پىنوشت

۱. ساحتهای تربیتی با ملاکهای مختلفی قابل طبقه بندی هستند، ولی براساس سند تحول راهبردی، صفحهٔ ۱۵، ساحتهای تربیتی عبارتاند از: دینی و اخلاقی؛ سیاسی و اجتماعی؛ زیستی و بدنی؛ هنری و زیباشناختی؛ علمی و حرفهای؛ علمی و فناوری.

#### منابع

۱.قرآن کریم. ۲.برنامهٔ درســی ملی (۱۳۹۰) ســـازمان پژوهش وبرنامه ریزی آموزشــی، نگاشــت چهــارم. انتشارات مدرسه. ۳. ســند تحــول بنیـادیـــن آموزش وپــرورش (۱۳۹۰)، شورای عالی آموزش وپرورش.

#### 44

رشد مدیریت مدرسه دورهٔ ۲۰ شمارهٔ ۵ بهمن ۱۴۰۰